

تاریخ دریافت: ۱۴۰۱/۰۵/۳۰ تاریخ پذیرش: ۱۴۰۱/۰۶/۱۰



# توحید عبادی در صحیفه سجادیه

#### چکیده

دعاهای معصومین(علیهمالسلام) به ویژه ادعیه امام سجاد (علیهالسلام) رابطه تنگاتنگ با توحید از جهت علمی و عملی دارند. این دعاها هم توحید و مراحل و اقسام آن را آموزش می دهند و هم خود تجلیگاه خالصانه ترین توحید نظری و عملی هستند. این نوشتار در نظر دارد، ظهور و حضور توحید و ابعاد آن را در دعاهای مأثوره از کلام امام سجاد (علیه-السلام) مورد بررسی قرار دهد. از این رو، پس از تبیین نقش محوری توحید در اسلام و اهمیت و حقیقت توحید با استناد به فقراتی از ادعیه امام سجاد(علیهالسلام) نشان می دهد که دعا در عین حال که نردبان توحید نظری است، خود جلوهای از توحید عملی نیز به شمار می آید. و این کتاب در بین قدما به زبور آل محمد معروف است. دعاهای ایشان ضمن این که در حد اعلای استغاثه ی به خداوند متعال است، انباشته از معارف اسلامی توحید، نبوت و ... نیز می باشد

واژگان کلیدی: توحید عبادی، توحید در دعا، خواهش، مناجات، صحیفه سجادیه.



## طرح بحث

توحید در عبادت به معنای اطاعت همراه با خضوع و خشوع، فقط در مقابل خدا با اعتقاد به معبود بودن او است. اعتقاد به معبودیت به معنای اعتقاد به ربوبیت است و اعتقاد به ربوبیت، اعتقاد به مالکیت و خالقیت را در پی دارد و مالک حقیقی نیز حق قانونگذاری دارد؛ بنابراین وقتی ما خدا را عبادت می کنیم، بدین معنا است که ما از خدا با اعتقادات فوق، اطاعت می کنیم؛ و از آنجایی که دعا مصادیق عبادت است و در صورت نبودن دعا و نبود نیایش در میان هر جامعه، با سقوط آن ملت برابر است؛ چرا که انسان ها به وسیله دعا، توجه و شایستگی بیشتری برای درک فیض خداوندی می یابند.

با توجه به اینکه دعا کردن آداب و شرایطی دارد، یکی از منابع بسیار ارزنده در این زمینه کتاب صحیفه سجادیه، از کلام امام سجاد (علیهالسلام) میباشد که منبع بسیار قوی دعا است و ایشان همه مسائل از جمله توحیدی، اخلاقی، سیاسی و اجتماعی را در قالب دعا بیان کرده است و در آغاز مباحث توحیدی را این گونه بیان می کند:

سپاس و ستایشِ خدا آغاز می شود که در اولیت بی آغاز و در آخریت بی انجام است. همان خدایی که خویشتن را به ما شناسانده و نعمت بزرگ شکر و سپاس گزاری را به ما الهام فرموده است. ما را به اخلاص در توحید و یگانه انگاشتن اش راهنمایی نموده و از الحاد و بدکیشی و کژروی و تردید در امر خویش، دور داشته است.

هدف از این مقاله بررسی مباحث توحیدی در کلام امام سجاد (علیهالسلام) است که ایشان مسائل توحیدی را به طور کامل و جامع در قالب دعا ذکر کردهاند.

در این خصوص کتاب و مقاله از جمله: کتابهای ترجمه و شرح صحیفه سجادیه از انصاریان و فیض الاسلام و... نوشته شده است و همچنین کتاب زبان دعا در صحیفه





سجادیه اثر محمدجواد سلمانپور و کتاب مراتب توحید الهی در حکمت متعالیه و اثرپذیری از قرآن و سنت، نوشته خلیل موسوی، به رشته تحریر در آمده است؛ و قابل ذکر است مقاله «تجلی توحید در ادعیه» محمد شریفاتی نیز به چشم میخورد ولی در خصوص این تحقیق اثر مستقلی یافت نشده است و شیوه جمع آوری به صورت کتابخانهای و استفاده از نرم افزار بوده است.

# الف. مفهوم شناسي

#### 1. توحيد

واژه «توحید» مصدر باب «تفعیل» و به معنای «یگانه دانستن» است. ریشه این کلمه «وحد» و به معنای انفراد است و از این رو «واحد» به چیزی اطلاق می شود که جزء ندارد. (راغب اصفهانی، ۱۳۸۸: ص ۵۵۱) یعنی حکم به واحد بودن شی است. (دهخدا، ۱۳۷۷: ذیل واژه)

در اصطلاح، خدا را به ربوبیت شناختن و به وحدانیتش اقرار داشتن و اضداد و امثال را از او نفی کردن است (الجرجانی، ۱۴۱۱ق: ص ۹۶) در این مقاله تمام این معانی مدنظر است.

#### ۲. دعا

«دعا» در لغت به معنای صدا زدن و یاری طلبیدن است و در اصطلاح شرع، به معنای گفتگو کردن با حق تعالی به نحو طلب حاجت و درخواست حل مشکلات از درگاه اوست. (فیومی، ۱۴۱۴ق: ذیل ماده دعا) که در این مقاله همین معنا مدنظر است.

### 3. اهميت توحيد

میزان ارزش هر علم بر اساس موضوع آن علم سنجیده میشود. علم توحید به دلیل





شرافت موضوعش (خداوند متعال) برترین دانشها است. برای تصدیق نمودن به شرافت موضوع توحید کافی است توجه نماییم که تمام جهان به نوعی خاص مرتبط با خداوند است و نامحدود بودن اسما و صفات او موجب عجز بشر از درک حقیقت او گردیده است. امام علی(علیهالسلام) در این باره می فرماید:

«الذى لا يُدرِكُهُ بُعدُ الهِمَمِ و لا يَنالُهُ غَوصُ الفِطَنِ» (نهج البلاغه، ١٩٣٥: خطبه ١) خدايى كه بلندى همّتها او را در نيابد و ژرفى انديشه ها بدو نرسد.

مطلق بودن خداوند سبب شده است که کنه و ذات او از دایره شناخت انسان خارج باشد. در عین حال مطلق بودن کمال ذات حق و کمال انسان در اعتقاد کامل به کمال مطلق بودن اوست. (شریفاتی، ۱۳۸۴: شماره ۱۵، ص ۳۴)

در اهمیت موضوع توحید همین بس که دعوت انبیا: بر پایه توحید استوار بوده و همه مردم را به اقرار و ایمان به یکتایی خدا، می خوانده اند. به دلیل همین اهمیت است که قرآن کریم مملو از آیاتی است که در آن ها به مباحث توحید اشاره شده است؛ هم چنین منابع مهم حدیثی و همچنین صحیفه سجادیه: در موضوع توحید است. (موسوی، ۱۳۹۳: ص ۱۹)

# ب. انواع توحيد

توحید در منابع کلامی و اعتقادی، به جهت برخی تناسبات، به توحید ذاتی، صفاتی، افعالی و عبادی تقسیم شده است.

اگر چه توحید در حقیقت دو قسم بیشتر ندارد و آن توحید ذاتی و توحید صفاتی است، ولی ما هم توحید را از منظر تقسیم مشهور بررسی می کنیم:





#### 1. توحيد ذاتي

در متون دینی، خداوند متعال به دو وصف «واحد» و «احد» توصیف شده است. معنا تفاوت چندانی با هم ندارند. توحید ذاتی یعنی اعتقاد به این که خداوند متعال از حیث ذات نظیر و شبیه ندارد و از چیزی به وجود نیامده است و با چیزی اتّحاد پیدا نمی کند. (بیابانی اسکویی، ۱۳۹۰: ص ۲۵۲)

حضرت زهرا (علیهاالسلام) در این باره فرموده است:

«الْمُمْتَنعُ... مِنَ الْأَلْسُن صِفْتُهُ، وَ مِنَ الْأُوهَام كَيْفِيَّتُهُ.» (مجلسي، ج ٢٩، ص ٢٢٠)

... توصیف او از زبان ها برنیاید و معرفت کیفیّتش بر اوهام ناممکن است.

#### 2. توحید صفاتی

صفات خداوند متعال در یک تقسیم، به صفات ازلی و حدوثی تقسیم شده است. منظور از صفات ازلی، صفاتیاند که نفی آنها از خداوند متعال صحیح نیست؛ یعنی نمی شود گفت خدا بود و نعوذ بالله عالم نبود؛ و صفات حادث صفاتیاند که سلب آنها از خداوند اشکالی ندارد؛ مانند این که خدا بود و اراده ای نکرده بود. در حقیقت، اثبات توحید در صفت معبودیّت خداست.

### 3. توحيد افعالي

منظور از توحید افعالی این است که هیچ فعلی اعم از مشیّت و اراده و عزم و قصد و رضا و نفرت و به طور کلّی همه افعال خوب و بد از هیچ شخصی سر نمیزند، جز این که مشیّت و اراده خداوند متعال بر آن تعلّق گرفته و خداوند متعال اذن صدور آن را از فاعلش داده است.





# 4. توحید عبادی

توحید عبادی یعنی هیچ کسی غیر از خداوند متعال سزاوار پرستش و اطاعت نیست و معبود حقیقی و واقعی تنها اوست. پس انسانها در اعمالشان، باید خدا را مورد توجّه قرار دهند و جز او کسی دیگر را عبادت و ستایش نکنند و از فرمان کسی جز او اطاعت نکنند که اطاعت هر شخصی در حقیقت عبادت اوست. (بیابانی اسکویی، ۱۳۹۰: ص ۲۵۵–۲۵۹)

با توجه به اینکه دعا یعنی درخواست کردن، مناجات و نیایش و ستودن خالق است و یکی از اهداف دعا و نیایش، تقویت روح توحید و نفی بندگی غیر خداست و از آنجایی که یکی از روشهای راز و نیاز با خداوند متعال است، نوعی عبادت محسوب می شود و می توان گفت توحید در دعا، یکی از زیرشاخههای توحید عبادی باشد و ما در این مقاله سعی داریم توحید در دعا را مورد بررسی قرار دهیم که در ادمه به آن پرداخته می شود.

# ج. توحید در دعا

مکتب دعای امام سجاد (علیهالسلام) و فرهنگسازی آن حضرت با زبان دعا، برای تعلیم رشد انسان بنا شده است و حضرت قبل از آن نفس دعا را تعلیم می دهد و نهادینه می کند، سپس با زبان دعا نهاد تعلیم و تربیت، بندگی و عبودیت پیش می برد و فرهنگسازی می نماید.

البته صحیفه سجادیه در حقیقت ظهور توحید خالص و ناب در تمام ابعاد بی نهایت آن می باشد، از همین رو دعا سرزمین عظیم شور، لذت و شعف انسانی نیز می باشد. سزاوار است هر انسانی ولو غیر مؤمن در حیات خود ولو برای لحظاتی به این کتاب مراجعه کند، لذا صحیفه سجادیه را می توان از طرفی کتاب شعور توحید و توحید شعور و



پس می توان گفت که دعا، تجلی عبودیت انسان و ثمره اعتقاد به توحید در انسانهاست.

در این جا میخواهیم روشهای بیان کننده دعا را در قالب مباحث توحیدی ذکر کنیم:

## 1. دعا به روش خواهش

یکی از معنای دعا خواهش است که به معنای درخواست، استدعا، تقاضا، التماس، طلب، تمنّی، رغبت، میل، اراده، شفاعت، مراد، مطلوب، مقصود، آرزو، هوس، شهوت، سؤال و مسألت، ملتمس، دعا، مال، اسباب، خواسته و تضرع بکار رفته است. (معین، ۱۳۸۲: ج ۱، ص ۱۴۵۱)

گویا به نظر می رسد مقصود امام سجاد (علیه السلام) از بیان این دعاها درخواست، تقاضا و طلب خویش از خداوند است که با تضرع همراه با مباحث توحیدی است که در قالب دعا آورده به کار برده است.

دسته ی دیگری از ادعیه ی مأثور از اهل بیت(علیهمالسلام) دعاهایی است که جنبه ی تقاضا دارد. در این دعاها درخواست های گوناگونی از حضرت حق مطرح شده است. نمونه ی این دعاها، دعای امام زین العابدین (علیهالسلام) در دعای طلب باران، طلب رفع گرفتاریها است.

داعی در این روش توحید خود را به ظهور می آورد. دعا کننده، با درخواست از خداوند این واقعیت را مطرح می کند که تنها خدا را رازق، خالق، مالک، زمامدار، قادر و در یک کلام واجد تمام اسمای حسنا می داند که او را صدا کرده و درخواست خود را از محضر او طلب نموده است.

این سؤال ها، به طور غیر مستقیم، اقرار به مراتب متعدد توحید است، زیرا خداوند در



صلنامه علمي - تخصصي اسلام شناسي - شماره ٨٥

تمام شؤون، یکتاست و دیگران تنها می توانند مظهر شؤون حق باشند.

شاهد این مدعا آن است که در بسیاری از دعاهای صحیفه ی سجادیه که هدف از صدور آن از ناحیه ی امام (علیهالسلام) درخواست مطلبی بوده است، بخش مهمی، حتی بیش از آن چه تقاضا را عرضه می کند، به حمد و تسبیح و توحید حق اختصاص داده شده است. گویا آن تقاضا بهانهای بوده است تا امام (علیهالسلام) را در توحید حق و مناجات با او غرق کند.

امام سجاد (علیهالسلام) چنین است که میفرماید:

«وَ أَنَا يَا إِلَهِي، عَبْدُكَ الَّذِي أَمَرْتُهُ بِالدُّعَاءِ فَقَالَ: لَبَيْكَ وَ سَعْدَيك» (الهي قمشه اي، ١٣٩٧: دعاي ١٤، فراز ١١)

و من ای خدا بنده (ضعیف درمانده) توام که مرا امر فرمودی (برای انجام حوائج و رفع مشکلات) به درگاهت دعا کنم من هم امرت را اطاعت کردم و لبیک و سعدیک گویان پروردگارا به حضور حضرتت (به خاک ذلت و عبودیت) افتادهام.

«اللَّهُمِّ فَهَا أَنَا ذَا قَدْ جِئْتُك مُطِيعاً لِأَمْرِكِ فِيمَا أَمَرْتَ بِهِ مِنَ الدُّعَاءِ، مُتَنَجِّزاً وَعْدَك فِيمَا وَعَدْتَ بِهِ مِنَ الدُّعَاءِ، مُتَنَجِّزاً وَعْدَك فِيمَا وَعَدْتَ بِهِ مِنَ الْإِجَابَةِ، إِذْ تَقُولُ: ادْعُونِي ٱسْتَجِبْ لَكُمْ» (انصاریان، ۱۳۷۳: ج۷، دعای ۳۱، فراز ۱۱)

ای پروردگار من اینک من بر آنچه امر فرمودی از دعا و التماس به درگاهت به اطاعت فرمان آمده ام (و به دعا از حضرتت درخواست می کنم و آنجا و وفا به وعده ات را که بندگان را فرمودی دعا کنید به درگاهم تا مستجاب کنم) از تو اجابت دعای خود را می طلبم (پس ای خدا به وعده ات وفا کن و دعایم مستجاب فرما.

بارالها، اینک منم که در حال اطاعت فرمان تو در دعائی که به آن امر کردهای و در حال درخواست وفا به وعده است، در اجابتی که وعده دادهای آمدهام، مگر نه این است که در قرآن مجید که سند تمام حقایق هستی از جانب توست فرمودهای: مرا بخوانید تا شما





را اجابت كنم.

امام زین العابدین (علیه السلام) به عنوان یکی از درخواست های ارزشمند، بندگی بدون آفت عجب را از خدا درخواست می کنند: ﴿وَ عَبِّدْنِی لَکَ وَ لَا تُفْسِدْ عِبَادَتِی بِالْعُجْبِ ﴾ (نرم افزار دانشنامه صحیفه سجادیه، دعای ۲۰، فراز ۳)

و مرا به بندگی خود، گیر و عبادتم را به خودبینی تباه مساز.

العجب: به سکون الجیم و ضم العین عبارت از بزرگ دانستن عمل است و بر خود بالیدن گویا خیال کند که فوق این عبادت متصور نشود و در مقام بندگی من لایق ذات باریست و آنچه در خور معبود بود به جای آوردم نه اینکه عجب مطلق خوش آمدن از عمل باشد بلکه انسان اگر عملی کند از عبادات و در آن عمل مسرور شود و مع ذلک خود و عمل خود را نزد خالق کم داند ضرر ندارد و از اینجا روشن شد فرق ما بین ریا و عجب زیرا که ریا عمل از برای غیر خدا است و عجب از برای خدا است لکن در خیال خود گوید عملم خوش عملی بود و درخور معبود. (مدرسی چهاردهی، ۱۳۸۰: دعای ۲۰، فراز ۳)

درباره عُجب روایتی از امام صادق (علیهالسلام) چنین نقل شده است:

«قالَ إبليسُ لعنة الله عليه لِجُنودهِ: إذا استَمكَنتُ مِن ابنِ آدَمَ في ثَلاثٍ لَم ابالِ ما عَملَ؛ فَإِنَّهُ غَيرُ مَقبولٍ: إذا استَكثَرَ عَمَلَهُ، ونَسبىَ ذَنبَهُ، ودَخَلَهُ العُجبُ» (ابن بابویه، ۱۳۷۴: ص١٦٠، ح٨٤)

شیطان ملعون به لشکریانش گفت: اگر در سه کار بر فرزند آدم چیره شوم، دیگر باکی ندارم که چه کار خواهد کرد؛ زیرا آن کار از او پذیرفته نمی شود: هرگاه عملش را زیاد شمارد و گناهش را فراموش کند و خودپسند شود.

معنای بلند عبادت نیز در کلام آن حضرت نمایان است:

﴿ إِلَهِي أُصْبَحْتُ وَ ٱمْسَيَتُ عَبْداً دَاخِراً لَک، لَا ٱمْلِک لِنَفْسِي نَفْعاً وَ لَا ضَرَآ إِلَّا بِک،



أَشْهَدُ بِذَلِک عَلَى نَفْسِي، وَ أَعْتَرِفُ بِضَعْفِ قُوِّتِي وَ قِلَّةٍ حِيلَتِي، فَأَنْجِزْ لِي مَا وَعَدْتَنِي، وَ قِلَةٍ حِيلَتِي، فَأَنْجِزْ لِي مَا وَعَدْتَنِي، وَ تَمِّمْ لِي مَا آتَيتَنِي، فَإِنِّي عَبْدُک الْمِسْكينُ الْمُسْتَكينُ الضَّعِيفُ الضَّرِيرُ الْحَقِيرُ الْمَهِينُ الْفَقِيرُ الْمُهِينُ الْفَقِيرُ الْحَقِيرُ الْمَهِينُ الْفَقِيرُ الْمُسْتَجِيرُ» (فيض الاسلام اصفهاني، ١٣۶۶: دعاى ٢١، فراز ٧)

بار خدایا صبح و شام کردم در حالیکه بنده ی خوار توام، و جز به کمک تو بر سود و زیان خویش توانا نیستم، درباره ی خود به آنچه گفتم گواهی می دهم، و به ناتوانی و بیچارگی خویشتن اقرار دارم، پس به آنچه (روا کردن و دعاء) به من وعده دادی وفا کن، و آنچه عطا کرده ای کامل گردان (از بین مبر و تغییری در آن مده) زیرا من بنده ی بی چیز، فروتن، ناتوان، بدحال، کوچک، خوار، نیازمند، ترسان و زینهارخواه تو هستم.

امام (علیهالسلام) در این فراز از دعا، اوصاف یک بنده ی واقعی و باورهای او را بیان فرموده اند، این موارد را با بصیرت بیان کرده اند، در حالی که استحکام و فزونی آن را درخواست می فرمایند چرا که بصیرت اساس عبادت حقیقی و پایدار است.

«أُحْكِمْ فِي عِبَادَتِكَ بَصِيرَ تِي» (نرم افزار دانشنامه صحيفه سجاديه، دعاى ٣١، فراز ١٣)

و بصيرتم را در بندگيت محكم كن.

یکی از درخواستهای امام سجاد (علیهالسلام) از خداوند طلب باران است که خداوند در قرآن در این مورد گفته است:

«اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ ويَبِجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ فَإِذَا أُصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ» (روم/
 ۴۸)

خداست که بادها را میفرستد تا ابری را برمیانگیزد، پس آن را در آسمان آن گونه که بخواهد می گستراند و به صورت بخش بخش و پارههای مختلف در می آورد، پس





باران را میبینی که از لابه لای آن بیرون می آید و چون آن را به هرکس از بندگانش که بخواهد می رساند، آن گاه شادمان و خوشحال می شوند.

و در این باره امام سجاد (علیهالسلام) می فرماید:

«اللَّهُمَّ اسْقِنَا الْغَيْثَ، وَ انْشُرْ عَلَيْنَا رَحْمَتَكَ بِغَيْثِكَ الْمُغْدِقِ مِنَ السَّحَابِ الْمُنْسَاقِ لِنَبَاتِ أَرْضِكَ الْمُونِقِ فِي جَمِيعِ الْافَاق»

خدایا! ما را به باران سیراب کن و رحمتت را به باران پُر آب و فراوان بر ما گسترش بخش؛ از ابری که برای گیاه زیبای زمینت در تمام ناحیهها و اطراف سوق داده شده.

﴿وَ امْنُنْ عَلَى عَبَادِكَ بِإِينَاعِ الَّشَمَرَةِ، وَ أَحْي بِلَادُكَ بِبُلُوغِ الزَّهَرَةِ، وَ أَشْهِدْ مَلَائِكَتَكَ الْكَوِرَامَ السَّقَرَةَ بِسَقْي مِنْكَ نَافِعٍ، دَائِمٍ غُزْرُهُ، وَاسِعٍ دِرَرَهُ، وَابِلٍ سَرِيعٍ عَاجِلٍ»

و بر بندگانت با به بار آمدن و رسیدن میوه منّت گذار و سرزمینهای مردهات را با شکفتن شکوفهها زنده کن و فرشتگان بزرگوار نویسندهات را با فرستادن بارانی سودمند و پیوسته، از جانب خودت گواه گیر؛ بارانی که فراوانی و انبوهش وسیع و باریدنش بسیار تند و آمدنش سریع و زود باشد.

و در آخر دعا امام سجاد (علیهالسلام) ویژگی های استجابت آن را رعایت می کند خداوند توانا مطلق می خوانند و او را هستی بخش توانا و روزی دهنده همه می داند؛ و با این فراز دعا را به پایان می رساند:

﴿ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلَ مُحَمَّدٍ، وَ ارْزُقْنَا مِنْ بَرَكَاتِ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ، إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَديِرٌ ﴾

خدایا! بر محمّد و آلش درود فرست و ما را از برکات آسمانها و زمین روزی بخش؛ همانا تو بر هر کاری توانایی.





دومین درخواست حضرت رفع گرفتاری هاست و حضرت طلب خود را با مباحث توحیدی آمیخته می کنند تا همگان را متوجه این سازد که تنها خداوند است که مشکلات را برطرف می کنند و باید به ریسمان الهی چنگ زدنند و به غیر او تمسک نجویند که در صحیفه سجادیه آمده است:

«يَا مَنْ تُحَلُّ بِهِ عُقَدُ الْمَكَارِهِ وَ يَا مَنْ يُفْثَأُ بِهِ حَدُّ الشَّدَائِدِ؛ وَ يَا مَنْ يُلْتَمَسُ مِنْهُ المَخْرَجُ إِلَى رَوْحِ الْفَرَجِ ذَلَّتْ لِقُدْرَتِکَ الصِّعَابُ؛ وَ تَسَبَّبَتْ بِلُطْفِکَ الْاَسْبَابُ وَ جَرَى بِقُدْرَتِکَ الْقَضَاءُ وَ مَضَت عَلَى إِرَادَتِکَ الْاَسْيَاءُ؛ فَهِي بِمَشِيَّتِکَ دُونَ قَوْلِکَ مُؤْتَمِرةً وَ بِإِرِادَتِکَ دُونَ نَهْيِکَ مُؤْتَمِرةً وَ بِإِرَادَتِکَ الْلَهُهِمَّاتِ؛ وَ أَنْتَ الْمَفْزَعُ فِي الْمُلِمَّاتِ لا يَنْدَفعُ مِنْهَا إِلا مَا دَفَعْتَ وَ لا يَنْكَشِفُ مِنْهَا إِلا مَا كَشَفْتَ؛ وَ قَدْ نَزَلَ بِي يَا رَبِّ مَا قَدْ تَكَأَدْنِي ثِقْلُهُ وَ الْمَ بِي مَا قَدْ بَهَظَنِي عَلَيْهِ مَا قَدْ بَهَظَنِي عَلَيْ مَا كَشَفْتَ؛ وَ قَدْ نَزَلَ بِي يَا رَبِّ مَا قَدْ تَكَأَدْنِي ثِقْلُهُ وَ الْلَمَّ بِي مَا قَدْ بَهَظَنِي حَمْلُهُ وَ بِقُدْرَتِکَ أُورُدُتُهُ عَلَيَ ﴾ (نرم افزار دانشنامه صحيفه سجاديه، دعاى هفتم)

ای آن که گرفتاریهای سخت تنها به وسیله او بازگردد، ای آن که تیزی تیغ دشواریها به او درهم شکسته شود، ای آن که بیرون آمدن از رنجها و راه یافتن به سوی عرصه گشایش تنها از او درخواست گردد، در برابر تواناییات سختیها رام شد و به لطف اسباب و وسائل فراهم گشت و به نیرویت قضا جاری شد و امور براساس اراده ات گذرد، پس اشیاء تنها نه به گفتارت بلکه به ارادهات فرمان پذیرند و تنها به ارادهات قبل از نهی کردنت باز داشتهاند، تنها تو برای رفع گرفتاریها خوانده شدی و در بلاهای سخت پناهگاهی، چیزی از آن بلاهای سخت دفع نگردد جز آنچه تو دفع کردی و چیزی از آن گشوده نشود مگر آنچه تو گشودی.

پروردگارم مشکلی به من رسیده که سنگینیاش مرا به زحمت انداخته است و دشواری بر من فرود آمده که به دوش کشیدنش مرا گرانبار نموده است آری آن را تو به قدرت خویش بر من فرود آوردی.





یکی از معانی دعا مناجات است که به معنی راز و نیاز کردن با خدا، نجوا کردن با کسی، راز و نیاز کردن با دیگری، برای پی بردن به عقاید نهانی یکدیگر، راز گویی با کسی، راز و نیازی که غم را از دل می برد و انسان را از هم و غم نجات می دهد بکار رفته است. (الطریحی، ۱۳۶۲ ش: حرف الالف، ص ۸۲)

و در اینجا به نظر می رسد مناجات امام سجاد (علیهالسلام) به معنی راز و نیاز کردن با خدای خویش و پی بردن و آشکار ساختن مباحث توحیدی و اعتقادی خداوند است.

یکی از حکمتهای گرفتار شدن انسان به وسیله خداوند، این است که احتیاج و عجز او را برایش آشکار سازد و زمینه دعا و تضرع را در او فراهم آورد در قرآن کریم به این حقیقت مهم چنین اشاره شده است:

﴿ وَلَقَدْ أَرْ سَلْنَا إِلَى أُمَمٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَاهُم بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّ اءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّ عُونَ \* فَلَوْلَا إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّ عُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (انعام/ ٢٣-٢٣)

در این آیات به روشنی بیان شده که یکی از حکمتهای گرفتار ساختن بندگان به سختی و بیچارگی این است که آنها درمانده شده، در پیشگاه الهی به زاری و تضرع بیفتند و آنان که چنین نکردند به این سبب بوده که فریب شیطان را خورده، دلهایشان را قساوت گرفته است. فراموش نشود که هدف از خلقت انسان چیزی جز بندگی خدا نبوده است و روح این بندگی همانا یافتن عجز و بیچارگی و نیاز است که انسان را به در خانه خدا برده، دستش را به درگاه بی نیازش بلند می سازد. اینجاست که جایگاه و منزلت دعا به خوبی روشن می گردد، چون روح دعا چیزی جز اظهار ناداری انسان و طلب رفع نیاز از خدای بی نیاز نیست. (بنی هاشمی، ۱۳۸۸ – ۱۳۸۹: ص ۳۳)

فصلنامه علمي − تخص



بنابراین صحت فرمایش رسول خدا (صلیالله علیه وآله وسلم) برای ما وجدانی می شود که

فرمودند:

﴿ الدُّعَاءُ مُخُّ العِبادَةِ و لا يَهلِکُ مَعَ الدُّعاءِ أَحَدُ ﴾ (مجلسی، ۱۳۶۸: ج ۹۳، ص ۳۰۰، حدیث (۳۷)

دعا مغز عبادت است و با وجود دعا هیچ کس هلاک نمی شود.

دومین دسته از دعاها، جنبه ی نجوا با رب الارباب دارد. در این روش ادعیه، ائمه (علیهمالسلام) باب معاشقه و راز و نیاز با معبود یگانه را گشودهاند. ایشان در این مقام، خود را فقیر مطلق و حق تعالی را تنها غنی مطلق و بالذات یافتهاند و لذا با عرض نیاز خود به درگاه حق – جل و علا – با وی راز می گویند.

این بزرگواران به منتهای معنای این آیه رسیدهاند که:

«يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيِّ الْحَمِيدُ» (فاطر/ ١٥)

ای مردم، شما همه به خدا فقیر و محتاجید و تنها خداست که بی نیاز و غنی بالذّات و ستوده صفات است؛ و از همین روی چنین با خدا نجوا می کنند که:

«الهي أنا الفَقيرُ في غِنايَ فَكَيفَ لاأكونُ فَقيرا في فَقرى» (ابن طاووس، ١۴١٨ق: ج ١، ص

خدایا! من در حال بینیازی نیازمندم؛ پس چگونه در حال فقر نیازمند [تو] نباشم؟ این بیان با زبان مناجات نهایت درجه ی توحید و بالاترین مرتبه ی یک موحد است. نمونه این روش دعا در صحیفه سجادیه نجوای امام سجاد (علیهالسلام) به درگاه حق تعالی است که عرضه میدارند:

«يَا كَهْفِي حِينَ تُعْيِينِي ٱلْمَذَاهِبُ، وَ يَا مُقِيلَ عَثْرَتِي، وَ لَوْ لاَ سَتْرُكَ عَوْرَتِي لَكُنْتُ مِنَ الْمَغْلُوبِينَ، وَ يا مَنْ وَضَعَتْ الْمَغْلُوبِينَ، وَ يا مَنْ وَضَعَتْ





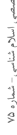
لَهُ الْمُلُوك نيرَ الْمَذَلَّة عَلَى أَعْنَاقِهَا، فَهُمْ منْ سَطَوَاتِه خَانَفُونَ، وَ يا أَهْلَ التَّقْوَى، وَ يا مَنْ لَهُ الْأُسْماءُ الْحُسْني»

ای پناه من! آنگاه که راهها (ی وصول به حقیقت) مرا به دردسر و رنج می افکند، مرا از خشمت رهایی بخش و ای درگذرنده از لغزش من، اگر عیب پوشی تو در کار من نبود هر آینه از رسوا شدگان بودم و ای تأکیدکنندهی من در یاری، اگر اعانت تو نبود من از مغلوبان بودم. ای آن که شاهان در برابر تو یوغ خواری بر گردن دارند و از شکوه تو بیمناک اند! ای کسی که در خور آنی که از تو حساب ببرند و ای آن که او را زیباترین نامهاست. (فولادوند، ۱۳۷۹ش: دعای ۵۱، فراز ۷)

مناجات خمسه عشر امام سجاد (عليهالسلام) روح انگيزترين مثال براي اين نوع از دعا به شمار می آید؛ که به عنوان نمونه یکی از این مناجات، راز و نیاز پارسایان است که امام سجاد (عليهالسلام) مىفرمايند:

«إلهى فَزَهِّدْنا فِيها، وَسَلِّمْنا مِنْها بتَوْفيقِكَ وَعِصْمَتِكَ، وَانْزَعْ عَنَّا جَلابيبَ مُخالَفَتِكَ، وَتَوَلَّ أُمُورَنَا بِحُسْن كِفايَتِكَ؛ وَأُوثِورْ مَزيدَنا مِنْ سَعَة رَحْمَتِكَ، وَأَجْمِلْ صِلاتِنا مِنْ فَيْض مَواهبِكَ، وَاغْرِسْ فِي أُفْئِدَتِنا أَشْجارَ مَحَبَّتِكَ، وَأَتْمِمْ لَنا أَنْوارَ مَعْرِفَتِكَ، وَأَذْفِنا حَلاوَةَ عَفْوكَ وَلَذَّةَ مَغْفِرَتِكَ، وَأَقْرر ْ أَعْيُنَنا يَوْمَ لِقائِكَ برُؤْيَتِكَ، وَأَخْرج ْ حُبَّ الدُّنْيا مِنْ قُلُوبنا كَما فَعَلْتَ بِالصَّالِحِينَ مِنْ صَفْوتِكَ وَالْأَبْرِارِ مِنْ خَاصَّتِكَ، برَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ، وَيَا أَكْرَمَ الْأَكْرَ مِينَ >>

خدایا ما را به دنیا بی رغبت کن و به توفیق و عصمتت ما را از آن سلامت بدار و جامههای مخالفت را از هستی مان برکن و با حسن کفایتت امور ما را سرپرستی فرما؛ و

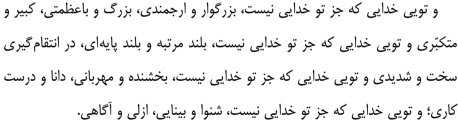




فزونی سهم ما را از رحمت گستردهات کامل گردان و از چشمه سار مواهبت عطای ما را نیکو کن و در سرزمین دل های ما درختان محبت را بکار و انوار معرفتت را بر ما کامل کن و شیرینی گذشت و لذّت آمرزشت را به ما بچشان و دیدگان ما را در جهان دیگر به دیدارت روشن کن و محبّت دنیا را از دل ما بیرون بر، آن گونه که درباره نیکوکاران برگزیدهات و خاصان نیکوکردارت انجام دادی، به حق مهربانیات ای مهربان ترین مهربانان و ای گرامی ترین گرامیان. (القمی، ج ۱، ص ۱۹۱)

همچنین دعای عرفه امام سجاد یک نمونه از مناجات ایشان در قالب بیان مباحث توحید است که در صحیفه سجادیه آورده است:

﴿ وَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، الْكَرِيمُ الْمُتَكَرِّمُ، الْعَظِيمُ الْمُتَعَظِّمُ، الْكَبِيرُ الْمُتَكَبِّرُ؛ وَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ،
لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، الْعَلِيُّ الْمُتَعَالِ، الشَّدِيدُ المِحَالِ؛ وَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ،
الْعليمُ الْحَكِيمُ؛ وَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، السَّمِيعُ الْبَصِيرُ، الْقَدِيمُ الْخَبِيرُ» (انصاريان، ١٣٧٣:
دعاى ۴۷)



در این مناجات که در قالب دعا آمده است تمام صفات توحیدی عبادی و عملی خداوند ذکر کرده است و با این دعا می توان مراتب توحید را هم نیز شناخت.

# ۳. دعا به روش زیارت

دستهی دیگری از دعاها، به زبان خاص «زیارت» است. زیارت نیز نوعی ارتباط با خدا





است؛ زیرا اهل بیت (علیهمالسلام) جلوه ی تمام نمای حق هستند. آن بزرگواران در حقیقت محل جریان اراده ی الاهی هستند. این مطلب در ادعیه ی مأثور از معصومین (علیهمالسلام)، به وضوح مطرح شده است.

امام زین العابدین (علیه السلام) توفیق این روش ارتباط را از خداوند درخواست می کنند: 

«اللّهُمِّ وَ امْنُنْ عَلَیّ بِالْحَجِّ وَ الْعُمْرَة، وَ زِیارَة قَبْرِ رَسُولِک، صَلَواتُک عَلَیهِ وَ رَحْمَتُک وَ بَرکاتُک عَلَیهِ وَ عَلَی آلِه، وَ آلِ رَسُولِک عَلَیهِ مُ السّلّامُ، اُبَداً مَا اُبْقَیتنی فی عامی هذا و وَ بَرکاتُک عَلَیهِ وَ عَلَی آلِه، وَ آلِ رَسُولِک عَلَیهِ مُ السّلّامُ، اُبَداً مَا اُبْقَیتنی فی عامی هذا و فی کلّ عَام، وَ اجْعَلْ ذَلِک مَقْبُولًا مَشْکوراً، مَذْکوراً لَدَیک، مَذْخُوراً عِنْدگ. وَ اُنْطِقْ بِحَمْدِک وَ شُکرِک وَ ذَکرِک وَ حُسْنِ الثّنَاء عَلَیک لِسَانِی، وَ اشْرَحْ لِمَرَاشِدِ دِینِک قَلْبِی » بِحَمْدِک وَ شُکرِک وَ ذَکرِک وَ حُسْنِ الثّنَاء عَلَیک لِسَانِی، وَ اشْرَحْ لِمَرَاشِدِ دِینِک قَلْبِی » اِنصاریان، ۱۳۷۳: دعای ۲۳)

الهی بر من بر تشرف به حج و عمره و زیارت قبر پیامبرت که درود و رحمت و برکات تو بر او و خاندانش و آل پیامبر علیهم السلام باد مادامی که مرا باقی داری در این سال و هر سال دیگر منّت بگذار و آن زیارت ها را پذیرفته درگاهت و پسندیده و منظور نظرت و ذخیره شده نزد خودت قرار بده.

آن حضرت، هم چنین در استقبال و وداع ماه مبارک رمضان -که ماه خدا است-گویی زیارت نامه می خواند و با این ایام پربرکت سخن می گوید. چرا که یکی از راههای رسیدن به خدا را ماه رمضان میدانند:

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَعَلَ مِنْ تِلْکَ السُّبُلِ شَهْرَهُ شَهْرَ رَمَضَانَ شَهْرَ الصِّيَامِ وَ شَهْرَ الْالسِّلاَمِ؛ وَ شَهْرَ اللَّهُورِ وَ شَهْرَ التَّمْحِيصِ وَ شَهْرَ الْقَيَامِ الَّذِي انْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَ بَيِّنَات مِنَ الْهُدَى وَ الْفُرْقَانِ؛ فَابَانَ فَضِيلَتَهُ عَلَى سَائِرِ الشَّهُورِ بِمَا جَعَلَ لَهُ مِنَ الْحُرُمَاتِ الْمَوْفُورَهِ وَ مَنَ الْهُدَى وَ الْفُرْقَانِ؛ فَابَانَ فَضِيلَتَهُ عَلَى سَائِرِ الشَّهُورِ بِمَا جَعَلَ لَهُ مِنَ الْحُرُمَاتِ الْمَوْفُورَهِ وَ الْفَضَائِلِ الْمَشْهُورَةِ فَعَرَّمَ فِيهِ مَا اَحَلَّ فِي غَيْرِهِ إِعْظَاماً؛ وَ حَجَرَ فِيهِ الْمَطَاعِمَ وَ الْمَشَارِبَ





اِكْرَاماً وَ جَعَلَ لَهُ وَقْتاً بَيِّناً لاَ يُجِيزُ \_ جَلَّ وَ عَزَّ \_ اَنْ يُقَدَّمَ قَبْلَهُ وَ لاَ يَقْبَلُ اَنْ يُوَخَّرَ عَنْهُ>> (شارح امامي، ١٣٧٣، دعاى ٤۴، فراز ٣)

به دنبال این قسمت یکی از آن راهها را نشان داده می گوید: (ستایش مخصوص خداوندی است که ماه خود رمضان را از همان راهها قرار داده استماه خودش یعنی ماه رمضان (ماه روزه، ماه اسلام، ماه ظهور، ماه آزمایش و تسویه و ماه قیام برای عبادت، ماهی که قرآن در آن برای هدایت مردم نازل شده و نشانهی آشکار هدایت و جداکننده ی حق از باطل است؛ بنابراین فضیلت برتری این ماه را بر سایر ماهها با قرار دادن احترامات فراوان و فضائل مشهور، آشکار ساخت یعنی آنچه در ماههای دیگر حلال بود، در این ماه به خاطر بزرگداشت آن حرام فرمود به خاطر اکرام و احترام آن خوردنیها و نوشیدنیها را منع فرمود و برای آن وقتی روشن و مشخص قرار داد که – خدای عزوجل – اجازه ی تقدم از آن زمان را نداده و تاخیر از آن را قبول نفرموده است.





## نتيجه بحث

از آنچه از این تحقیق به دست می آید این است که توحید عبادی یعنی در اطاعت و عبادت خدا که از افعال ما است، خداوند را یگانه می دانیم یعنی در واقع توحید عبادی به خود ما برمی گردد از سوی دیگر، بر اساس آموزه های اسلام، دعا برترین عبادت و خالص ترین اظهار توحید است از آن جا که کامل ترین بندگان، معصومین (علیهمالسلام) می باشند، دعاهای آنان بهترین منبع و روش دعاست. در میان ائمه: بیشترین دعاها از امام چهارم شیعیان، حضرت سجاد (علیهالسلام) نقل شده است.



آن حضرت، به دلیل ویژگیهای عصر حیاتشان، بسیاری از اصول اساسی و آموزههای دینی به ویژه توحید و اظهار آن را در قالب دعا ارایه کردهاند؛ و با این روش مباحث توحیدی را برای مردم بیان می کردند و روشهای دعا کردن را تعلیم داده و به صورتهای مختلف از جمله خواهش، مناجات و زیارت نامهها عبودیت خداوند را در قالب دعا برای هه انسانها بیان می کردند؛ و به مردم آموزش می دادند که یکی از آداب و شرایط دعا این است که ابتدا نسبت به پروردگار خویش شناخت و معرفت پیدا کنیم و در گفتار و عمل خود اخلاص را رعایت کرده و بدانیم که یکی از اصلی ترین مقدمات اجابت دعا و شاید از مهم ترین مقدمات اجابت دعا، انقطاع از غیر خداست؛ و سپس از گذشت این مراحل دعا کنیم.





## منابع و مأخذ

- \* قرآن كريم
- \* نهج البلاغه
- % صحيفه سجاديه

١.ابن طاووس، على بن موسى، إقبال الأعمال، قم: الحوزه العلميه بقم، مكتب الاعلام الاسلامسى، مركز النشر، ١٤١٨ق.

٢. ابن بابويه، محمدبن على، الخصال، مترجم: محمدباقر كمرهاي، تهران: كتابچي، ١٣٧٤.



٣.انصاريان، حسين، ديار عاشقان (تفسير جامع صحيفه سجاديه)، بيجا: پيام ازادي، ١٣٧٣ش.

۴.بنی هاشمی. محمد، سلسله درس های مهدویت، تهران: منیر، ۱۳۸۸ - ۱۳۸۹.

4.الجرجاني، على بن محمد، التعريفات، قاهره: دارالكتاب المصرى؛ بيروت: دارالكتاب اللبناني، ١٤١١ ق.

۶دهخدا، علی اکبر، فرهنگ دهخدا، تهران: دانشگاه تهران، موسسه انتشارات و چاپ:
 روزنه،۱۳۷۷.

۷. راغب اصفهانی، محمد حسین، مفردات راغب اصفهانی، نشر مرتضوی، ۱۳۸۸

۸.سلمانپور. محمدجواد، زبان دعا در صحیفه سجادیه مهران: دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم، ۱۳۹۲.

۹. شارح امامی، محمد جعفر، ترجمه و شرح و توضیح صحیفه سجادیه، رفسنجان: اسوه، ۱۳۷۳.

۱ .شریفاتی، محمد، تجلی توحید در ادعیه، اندیشه دینی ۱۳۸۴ شماره ۱۵.

١١.الطريحي، فخرالدين، مجمع البحرين (تك جلدي)، تهران: مرتضوى، ١٣٤٢ ش،

۱۲. فولادوند، محمد مهدى، ترجمه نهج البلاغه، تهران: شركت انتشارات سوره مهر، ۱۳۷۹ش، چاپ اول، القمى، عباس، مفاتيح الجنان، بى جا: مجمع إحياء الثقافة الإسلاميّة المطبعة، پاسدار إسلام، بى تا.

١٣٤. فيضالاسلام اصفهاني، علينقي، ترجمه و شرح صحيفه كامله سجاديه، تهران: فقيه، ١٣۶٤.

۱۴.فيومي، احمد، المصباح المنير، قم، انتشارات هجرت، ۱۴۱۴ق، چاپ دوم، ذيل ماده دعا

١٥.مجلسي، محمد باقر، بحار الانوار، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٣٤٨،

۱۶ مدرسی چهاردهی، محمدعلی، شرح صحیفه سجادیه، تهران: مرتضوی، ۱۳۸۰.

١٧.مصطفى ... [و ديگران]، ابراهيم، المعجم الوسيط، قم: موسسهالصادق للطباعه والنشر، ١٤١٨







۱۸.معین، محمد، فرهنگ معین، تهران: زرین، ۱۳۸۲.

۱۹.موسوی، خلیل، مراتب توحید الهی در حکمت متعالیه و اثرپذیری از قرآن و سنت، قم: مرکز بین المللی ترجمه و نشر المصطفی (ص)، ۱۳۹۳.

۲۰.نرم افزار دانشنامه صحیفه سجادیه، دعای ۱۳/۳۱.

٢١. الهي قمشه اي، مهدي، ترجمه صحيفه سجاديه، بيجا: نغمه قرآن، ١٣٩٧

۲۲.واحد تحقیقات مرکز تحقیقات رایانه ای قائمیه اصفهان، پرسش و پاسخ قرآنی، اصفهان: مرکز تحقیقات رایانه ای قائمیه اصفهان، ۱۳۸۸. ۲۸.



